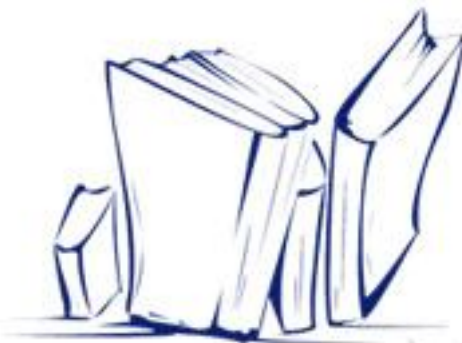


# مبادئ و ركائز تربوية للاباء والمربيين

ف/ عبد العزيز الأنصاري

مصدر هذه المادة:

الكتيبات الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



دار المسلم

## بسم الله الرحمن الرحيم

### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، وننحوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

وبعد:

فإن التربية هي مهمة الدعاة والمصلحين وهي وظيفة الآباء والمعلمين ولا بد من العناية بما على أساس صحيح ونخليط سليم. وفيما يأتي سنشير إلى أربع من أساليب وركائز العملية التربوية وهي: النية، والقدوة، والحفظ، والتفاعل التربوي تساعد المربيين في هذا الباب:

#### أولاً: النية والقصد:

وتعني حركة القلب وتوجهاته عند القيام بال التربية جملة وتفصيلاً، فكلما كان القلب متوجهاً إلى الله قاصداً بهذه التربية رضا الله، وكلما كان المسلم مخلصاً صادقاً في تربيته لأسرته وأولاده كلما نمت التربية، وزركت، وتباركت، وآتت أكلها، وأحدثت آثارها.

وكلما كانت التربية حالية من النية الصالحة والقصد الحسن، أو

كانت جامدة حاملة، أو كانت ضعيفة واهية، أو كانت مشوهة مخلوطة. مقاصد دنيوية عاجلة كلما ضعفت التربية وخدمت وتخلفت آثارها المرجوة، وربما أحدثت عكس المقصود منها.

ونشير هنا إلى بعض آثار النية في التربية التي تدل على ضرورتها وأهميتها بالنسبة للمسلم.

أ- أن النية تحول العمل من عادة إلى عبادة، ومن عمل دنيوي أثره قريب بسيط إلى عمل آخر دنيوي أثره بعيد ومجيد. حيث تكون التربية بالنية الصالحة عملاً صالحًا دنيوي متوجهاً به إلى الله، مطلوباً به رضاه، فيقبل، ويحسب عنده سبحانه، قال رسول الله ﷺ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَاتِ، وَإِنَّمَا لَكُلُّ امْرَءٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَ هَجَرَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ، فَهُجِرَهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَ هَجَرَهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ امْرَأَةً يَتَزَوَّجُهَا، فَهُجِرَهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» [متفق عليه].

وبهذه النية يحس المسلم أنه عندما يربى أسرته وأولاده أو إخوانه فإنما يقوم بعمل دنيوي، وكأنه في عبادة من العادات: كالصلوة، والصوم، ونحوهما. فإذا علم أن التربية عملية دائمة مستمرة عرف أيضاً أنه في عبادة مستمرة دائمة.

ب- أن مصاحبة النية الصالحة الأخرى للتربية عند المسلم هي ميزة له تميزه عن غير المسلمين، وتجعل ما يقوم به من تربية فريداً ومميزاً.

فريداً لأن الكفار لا تحسب لهم أعمالهم، ولا تقبل منهم في

الآخرة مهما كانت صالحة؛ لأنها لم تقم على الإخلاص والصدق،  
قال تعالى:

﴿وَقَدِيمَنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا﴾  
[الفرقان: ٢٣].

بينما المؤمن يحسب له كل أعماله ما دامت أعمالاً مخلصة على  
هدي كتاب الله وسنة رسوله ﷺ - ومن ذلك ما يقوم به من عمل  
تربوى، قال تعالى:

﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ﴾. [آل عمران: ١٩٤]

وقال - تعالى:

﴿وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [غافر: ٤٠].

جـ - أن النية صالحة تزيد في العمل وتباركه، وتنميه كما  
وكيفاً لأن لها عمقاً غيبياً غير مرئي.

فهي الصلة بين العبد وبين ربه، وبها يعلم الله صدق العبد من  
كذبه، وإقباله عليه من صدوده عنه.

قال رسول الله ﷺ:

«إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ، وَلَكُمْ يَنْظُرُ إِلَى  
قُلُوبَكُمْ وَأَعْمَالَكُمْ» [رواه مسلم].

فإذا علم الله من العبد أنه صادق معه في تربيته لأولاده وأسرته،

مخلص له في توجيهاته ونصائحه لهم، إنما يريد من تربيته لهم حملهم على الحق واستسلامهم له وطاعتهم لله خالقهم ورازقهم. فإنه يتحقق له ما أراد وبيارك، ويجعل هذه التربية مؤثرة ومتدة، وتشهد نتائجها وثمارها في أبنائه وبناته وأسرته عموماً.

وتخلف النية يكونعكس ذلك حيث تستعصي الأمور وتتصعب، وتظهر العوائق، ويحس المربi أنه يزرع في أرض سبحة، لا خصوبة فيها، أو أنه أمام حواجز وحوائل لا يمكن احتراقتها أو التغلب عليها، فكأن قلوب السامعين مغلقة، وآذانهم موصدة لا يطيقون السماع منه، فضلاً عن الاستجابة له. أو يحس المربi بضعف الأثر التربوي وهزالة، وقلة نتائجها وثمارها، فالجهد كثير واسع، والمحصيلة محدودة بسيطة.

### ثانياً: القدوة الحسنة:

وهي أن يسلك المربi سلوكاً صحيحاً وفق هدي القرآن والسنة ليكون مثلاً ونموذجاً للتأثير في الأئمة والأولاد من خلال أعماله وحياته وسماته وطريقة تعامله.

قال تعالى:-

﴿إِيَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾ [الصف: ٢-٣].

ولا ينفك المسلم بحال عن الحاجة الماسة إلى أن يكون قدوة لأهله وأولاده وإخوانه المسلمين، ويكون للداعية أن يدعو الناس بسلوكه وأعماله ولو لم يوجههم بقوله، وكلما رأى الأبناء والبنات

سلوك الأب والأم الملزם بالإسلام، المهتمي بهديه، كلما استجحابوا، واقتدوا، وحدوا حدو الآباء. وكلما خالف الآباء والأمهات وفرطوا في تطبيقها، كلما سار الأبناء والبنات على الخط نفسه من المخالفه والتفرط.

وي يكن أن تتحقق القدوة الحسنة أثرها بمراعاة المبادئ التالية:

**أ—مبدأ التطابق بين القول والفعل:**

فالقدوة إنما تؤثر، وتحدث نتائجها الحسنة لأنها أفعال وصفات تعقب الأقوال والمبادئ التي ينادي بها المربى، فالآب يبادر إلى الصلاة والزكاة والصيام وأنواع العبادات، ويبادر إلى الصلة والبر والإحسان، ويبادر إلى الامتناع عن الربا والزنا والخمر والفجور. والأم مع ذلك تبادر إلى الحجاب والستر وطاعة الزوج، وهنا يجدو الأبناء والبنات حدوهم؛ لأنهم يجدون في شخصية الأبوين سمات ثابتة وصفات لاصقة تتلو أقوالهم ونصائحهم، وكلما كان الوالدان منفذين لأوامر الله مهما صعبت الظروف، وتغيرت الأحوال كان الأبناء والبنات أكثر قناعة و اتباعاً للوالدين واقتداء بهما، ومن أمثلة التطبيق في الأحوال الصعبة:

— صلاة الخوف.

— صلاة السفر.

— الالتزام بالحجاب في أجواء التبرج والسفور.

— الإنفاق في العسر واليسير.

ومن أعظم ما يصد الشباب عن الالتزام بالإسلام مخالفه الأفعال للأقوال، وقد نهى الله عن ذلك ومحنه، قال تعالى: -

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾ [الصف: ٢-٣]، وذم اليهود لاتصافهم بذلك، قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَكُونُوا الزَّكَاءَ وَأَرْكَعُوا مَعَ الرَّأْكِعِينَ \* أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَسْوِنُ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتَلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [البقرة: ٤٣-٤٤].

وهو أمر مخز ومحنوت، وينافي الذوق السليم والفطرة الصحيحة.

قال الحكيم:  
لا تنه عن خلق وتأيي مثله  
عار عليك إذا فعلت عظيم

### بـ-مبدأ عرض النموذج:

ويكون ذلك بالنفس حيث يعرض المربي التوجيه الذي يريده والنصيحة من خلال سلوكه وعمله، فهو يأمرهم بالالتزام بوقت الصلاة، ويظهره في سلوكه، ويأمرهم بتلاوة القرآن، ويظهر هذا في سلوكه، وتأمر الأم البنات بالحشمة والتستر، ويظهر هذا في سلوكها.

فالمربي هنا هو النموذج الذي يُقتدى به.

وقد كان رسول الله ﷺ مثلاً يحتذى، وقدوة، يتعلم منه، قال تعالى:

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِر﴾ [الأحزاب: ٢١].

وكان يقول ﷺ:

«صلوا كما رأيتمني أصلی» [رواه البخاري].

وقد كان رسول الله ﷺ يفعل الشيء، فيتبعه الناس، ويفعلون مثل فعله. فهو إذا أراد من الناس أن يتصدقوا بدأ فتصدق، فتبعه الناس، فتصدقوا، وإذا أراد أن يبني المسجد بدأ يبني، فتبعوه، وبنوا معه، وإذا أراد أن يحفر الخندق [لا يقول لهم احفروا فقط] بل يحفر، ويحفرون معه، وربما ربط على بطنه حجرين من الجوع، والناس يربطون حجراً واحداً، وإذا أراد الرسول ﷺ بأن يجاهد كان في المقدمة، وهكذا في كافة النصائح والتوجيهات هو أول المنفذين، بل هو الذي يأخذ بالقسط الأوفر في الصدقة والصلة والصوم والجهاد والصبر والصلة.. الخ.

ويكون عرض النموذج بالقصة حيث يعرض المربيون والأباء والأمهات السلوك المطلوب، والعمل المراد من خلال قصة يقصونها، أو حدث فيه عبرة يسردونه.

ومن هذا القصص القرآني الكبير، فهو منهل ثر لا ينضب للمربيين يمكن أن يعودوا إليه في كل حين، ويرجعوا إلى تفسيره، فيجدون فيه القصص التي تحوي على نماذج مؤثرة في أبواب الثبات على الإيمان، والإخلاص في العمل، والصبر، والصدق، وعواقبهما الحميدة، وحسن التعامل، والجهاد.

وهناك نماذج قصصية تعرض سقوط الإنسان وهلاكه بسبب الكفر، والفتنة بالمال والولد، والشهوات، والكبير مثل قصص فرعون وقارون وصاحب الجنتين.. الخ..

ومن هذا القبيل القصص في السنة، حيث كان رسول الله ﷺ يعلم أهله وأصحابه وأمهاته عن طريق عرض النماذج من خالل القصة المؤثرة التي تشد السامعين، وتيقظ الغافلين، وترهيب المعاندين، وقصص الرسول ﷺ كثيرة منها القصير ومنها الطويل، منها ما هو لغرس العقيدة، ومنها ما هو لبناء الخلق الفاضل، ومنها ما هو للتحذير من ارتكاب المحرمات، ومن ذلك قصة الغلام، وقصة أصحاب الغار، وقصة التائب.

ومن هذا استخدام القصص المطبوعة في كتب أو المسرودة في أشرطة للأطفال وللشباب، ومنها ما يمكن أن يقصه الآباء والأمهات عن سابق حيائهم وعن غيرهم مما فيه عبرة وعظة.

وما يؤسف ويحزن أن أعداء الإسلام استغلوا هذا الأسلوب، فغزوا عقول الشباب والشابات وقلوبهم باستخدام النموذج الساقط في الأفلام والمسرحيات والتمثيليات، وبالروايات المطبوعة حيث يقرأها الشباب في حلهم وترحالهم، بل إن كثيراً من الشباب والشابات لا يتعلمون أخلاقهم، ويختارون نماذجهم المفضلة وطريقة حيائهم ولباسهم.. إلا عن هذا الطريق.

ويكون عرض النموذج باستخدام السيرة والترجمة، حيث يعرض المربi النماذج التاريخية الرائعة للمسلمين، فيسرد حيائهم، وموافقهم، وجهادهم، وتضحياتهم، وأبرز أخلاقهم، وخصوصاً ما

يلفت النظر، ويعطي العبرة.

ومن هذه السير سير كبار الصحابة مثل: أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، والعشرة المبشرين بالجنة، وغيرهم.

ومنها سير شباب الصحابة مثل: مصعب بن عمير، والبراء بن عازب، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عمرو، وعبد الله بن مسعود، وأسامة بن زيد، وعلي بن أبي طالب، وأسماء بنت أبي بكر، وعائشة، وغيرهم.

ومنها سير التابعين مثل: عمر بن عبد العزيز، والحسن البصري، وسفيان الثوري، وسفيان بن عيينة، والأئمة الأربعة، وغير ذلك كثير.

وفي هذه السير نماذج للكفاح، والصدق، والصبر، والجهاد، وطلب العلم، والإشار، والدعوة، والشجاعة، والورع.. الخ..

### جـ - مبدأ التكرار:

وذلك بأن يكرر المربi الأمر أو الفعل أو البرنامج الذي يريد تعليمه للأبناء والبنات والأسرة عموماً، فلا يكفي رؤيتهم له مرة واحدة، أو مرتين أو ثلاثة، بل يجب أن يكون التكرار بحسب الأهمية والصعوبة للشيء المكرر، فربما احتاج المربi للتكرار عشرات المرات حتى يحفظ عنه أو يؤخذ منه.

ومن هدي رسول الله ﷺ أنه يكرر القول أو الفعل في وقت واحد أو في أوقات متفرقة (وهو ما يسمى بالتعليم الموزع) حتى يتعلم منه ويطبق.

ومن هذا تكرار القصص في القرآن، وتكرار الأوامر والنواهي، حتى إن الأمر بالصلوة أو التوجيه إليها ليرد عشرات المرات.

وكما أن هذا المبدأ يؤثر في غرس الخير وفي بناء الشخصية المسلمة السوية، فإنه يؤثر في غرس السوء وفي بناء شخصية منحرفة ضالة قال تعالى:

﴿كَلَّا بَلْ رَأَنَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ [المطففين: ٤].

### ثالثاً: الدفع والحفظ:

وهو تزويد المتربي بما يدفعه إلى الأمام في التحصيل العلمي والسلوكي، وبما يحافظ على توجهه وحماسه، بل ويضاعف هذا التوجه وتلك الحماسة لتحصيل أكثر.

ويتمثل هذا المبدأ في التربية الطاقة الحركية للمتربي، والزاد الذي لا ينضب ما دامت الحياة وما دامت التربية.

ومتربي - وخصوصاً - عندما يكون في سن الطفولة يحتاج إلى ما يربطه بال التربية من المحبوبات والمرغوبات، وما يشده إليها من الاحتياجات.

ويكون الحفز على ثلات مستويات:

#### أ-المستوى العضوي:

بتلبية حاجات الجسم التي تحفظ توازنه، وتهيئه للتوجيه والتربية، وتعطيه الحد المناسب من الاستعداد والإمكانية لكي يتلقى التوجيهات التربوية.

و حاجات الجسد عديدة منها: الطعام، والشراب، والنفس، والتوازن بين الحرارة والبرودة، وتجنب الألم العضوي، وإخراج الفضلات والنوم.

والمطلوب من المربي لضمان هذا المستوى من الحوافز ما يأوي:

١-أن يوفر المربي هذه الملبيات بالحد الجيد والمناسب، وخصوصاً الآباء والأمهات، أما المعلمون، فعليهم أن يستقبلوا التلاميذ وهم في حالة مناسبة.

٢-عندما تلح الحاجة العضوية أو تظهر فعلى المربي ألا يصطدم بها، لأن الاصطدام بها بخض الدافعية للعلم عند المتربي. فعلى المربي ألا يمنع التلميذ من الماء أو النوم أو الإخراج ..الخ.. لأنه سيكون في حالة من عدم التوازن العضوي بحيث لا يستفيد.

٣-ألا يكون من عادة المربي أن يكلف التلميذ فوق طاقته العضوية بتقليل نومه، أو وضعه في جو شديد الحرارة أو البرودة، أو غير ذلك لأن ذلك مخالف للطبع والفطرة، والتربيـة الإسلامية تبتغي الانسجام معها والتيسير في التربية. وقد يلحـأ المربي إلى بعض صنوف الحرمان لأغراض وقنية تنتهي بانتهـاء هذه الأغراض.

و خلاصة القول هي: أن توفير الإشباع المناسب للمستوى العضوي في الدوافع أمر ضروري لحفز المتربي وضمان اندفاعه وحماسه.

### ب-المستوى الدنيوي:

وذلك بالحـفـرـ المـادـيـ وـالـعـنـوـيـ ماـ يـحـتـاجـهـ المـعـلـمـ،ـ إـذـ أـنـ حـبـ

التملك، والمال، والجاه، والثناء، والاستطلاع، وغيرها أمور من طبيعة النفس البشرية، فإذا استثمرت بالقدر المناسب كان دافعاً للتحصيل والإنتاج، ومعيناً للمربي على بلوغ غاياته التربوية والسلوكية. ويدخل في هذا أنواع كثيرة من الحوافز منها:

- أ - الحفز بالمال بكميات منتظمة قليلة أو كثيرة.
- ب - الحفز بالهدايا العينية وهي أنواع عديدة.
- ج - الحفز اللفظي بالكلمات المشجعة، والثناء، والمدح دون مبالغة.
- د - الحفز الكتابي على الدفاتر والكراسات وبالرسائل.
- هـ - الحفز المعنوي بالدعم المعنوي والمساندة وبشهادات التقدير.. إلخ.
- و - الحفز الميداني بتلبية حاجاتهم للرحلات الترفيهية والاستطلاعية.

ولا بد من مراعاة بعض المبادئ في الحفز الدنيوي من ذلك:

- ١- النظام بأن يكون الحفز مرتبًا من حيث الكمية والمقدار، ومن حيث التوقيت، فقد يحفز المربي سلوك المتربي في استجاباته بحسب الزمن بأن يكون كل يوم أو يومين أو أسبوع..الخ.. أو بحسب الإنتاج والعمل، بأن يكون بعد كل إنجاز أو إنجازين أو خمسة أو عشرة، وهكذا.
- ٢- أن يعرف المتربي ثمت مكافأته، أو لماذا لم تتم؟ ولا يلزم أن

يكون تعريفه بذلك بطريقة مباشرة، بل قد يفهم ذلك من خلال الجو التربوي، والعادة، والنظام المتبعة.

٣- أن يتتنوع الحفز قدر الإمكان، وكلما كان ملبياً لحاجات المتعلّم الفطرية كان أحرى بالتأثير، فنلبي استطلاعاته بإهداء الكتب، والأشرطة الجديدة، والملفقة، ونلبي حبه للثناء بشكره، وتقديره لفظياً وكتابياً، ونلبي رغبته في المادة بإعطائه ما يحتاج إليه من هدايا عينية وهكذا.

والاستمرار على نوع واحد يشيع الروتين، ويفقد الحافر أثره، وقد يمل المتربي ويشعر بالضيق.

### ج - المستوى الأخروي:

وذلك بدفع المتربي للتحصيل الأخروي بطلب الأجر والشهادة من الله، ودفعه للحصول على أنواع النعيم الأخروي في الجنة، والسعى للنجاة من أنواع العقاب في الآخرة، ومن خصائص هذا النوع من الحفز:

١- أنه يتناسب مع كبار المتعلمين أكثر من صغارهم لما يملكونه من قدرة على الإدراك والنظر، وإمكانية الحوار معهم وإقناعهم.

٢- أنه ينشئ اندفاعاً ذاتياً مصاحباً للمتعلم ومستمراً معه في جميع أحواله، فهو يعلم أنه مثاب على الحسنات، نائل بها الدرجات، معاقب على السيئات والمعاصي، وأن هذا يكون في السر والعلن، وفي حالاته الخاصة وال العامة.

٣- أن له مدى واسعاً لا حد له في نظرة البشر إذ أن جزاء الجنة وأنواع نعيمها لا يعد ولا يحصى، فيفضل المربى في تحصيل مستمر، وابتغاء للخير ممتد امتداد الحياة.

#### رابعاً: التفاعل والانسجام بين ركني التربية:

والمقصود أن تكون العلاقة بين المربى والمربى كالأب وابنه والأستاذ وتلميذه، والداعية والمدعو، علاقة حية فاعله، وصلة حميمة وثيقة، وهذا شرط أساس للتربية الناجحة، والعمل الدعوي المشرم، وقد كان شرطاً متوفراً أيمى توفر في طريقة رسول الله ﷺ التربوية، فقد كان يؤسس علاقة الحب والألفة قبل وأثناء التربية حتى إذا تماست وتشابكت النفوس، وباتت منسجمة متقاربة استطاع أن يوجه، وينصح، ويأمر، وينهى، ويعطي، وينفع ويجد من المربى الاستجابة والطاعة، والسماع والاقتداء.

بينما إذا كانت عرى العلاقة مبتوطة، وأواصر الحب معدومة أو ضعيفة هزيلة، باتت التربية شاقة عسيرة، وصار يجد من المربى العناد أكثر من الطاعة، وإيصاد السمع أكثر من إلقاءه، وبات المربى ضائق الصدر عديم الحيلة.

ويجدر هنا أن نشير إلى بعض أنواع السلوك التفاعلي الذي يؤدي - عند العناية به - إلى الانسجام، والألفة، والحب، وينثر على المربى في التلقي والسماع والاقتداء بالمربي. وعند إهماله أو مخالفته يؤدي إلى البعد والنفرة والكرابحية، وينتهي إلى سلبية المربى، وتردد، ومحاصرته.

ومن أنواع السلوك التفاعلي ما يأتي:

١- السلوك اللغوي:

ويتعلق بلغة الفرد، وطريقة تناطبه مع الآخرين، وأساليبه في السؤال والجواب والمحوار ونوع الكلمات المستخدمة، فالفرد كلما كان سليط اللسان أو كثير الكلام أو متتكلفاً متفيهاً أو فضاً غليظاً كلما تدين أو فقد تفاعله مع الآخرين، قال تعالى:

﴿وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِظَ الْقَلْبِ لَأَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ﴾  
[آل عمران: ١٥٩].

وعن أنس بن مالك – رضي الله عنه – قال: «لم يكن النبي ﷺ سبباً ولا فاحشاً ولا لاعنا» [رواه البخاري].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص – رضي الله عنهما – أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تعالى يبغض البليغ من الرجال، الذي يتخلل بلسانه تخلل الباقةة بلسانها» [رواه أحمد].

وعن جابر بن عبد الله – رضي الله عنهما – أن رسول الله ﷺ قال: «إن من أحبكم إليّ، وأقربكم مني مجلساً يوم القيمة أحسنكم أخلاقاً، وإن أبغضكم إليّ وأبعدكم مني يوم القيمة، الشثارون والمتشدقون المتفيهقون» [رواه الترمذى].

وكلما كان المرء لين الحديث، بعيداً عن المراء، غير جارح في حديثه وخطابه، ينتقي الكلمات اللطيفة، والأجوبة الرقيقة، كلما كان متفاعلاً محبوباً، مقبولاً لدى الآخرين.

عن جابر بن عبد الله – رضي الله عنهم – قال: «ما سئل النبي ﷺ عن شيءٍ قط فقال: لا» [متفق عليه].

وعن أنس بن مالك – رضي الله عنه – قال: «خدمت النبي ﷺ عشر سنين، فما قال لي أَفَ قَطْ وَمَا قَالَ لِشَيْءٍ صنعته: لَمْ صنعته وَلَا لِشَيْءٍ ترَكْتَه: لَمْ ترَكْتَه؟» [رواه الترمذى].

## ٢- سلوك السيما والهيئة:

ويتعلق هيئة الفرد وملامح وجهه، والطابع المميز لقسماته، والسيما التي تغلب عليه عند ملاقاة الآخرين، والفرد إما أن يعرف بأريحيته، وطلاقته وجهه، وانبساط أساريره، فيكسب الناس، ويملك مشاعرهم، وإما أن يكون مقطب الجبين، عابس الوجه أو صلباً جامداً، غير متفاعل في هيئته، فيعرض عنه الناس، ويتجنبوه، أو يتعاملون معه تعاماً رسماً، وفق الحاجة، أما التعامل التربوي المؤثر فلابد فيه من مراعاة سلوك الهيئة والسيما، واعتبار ملامح الإنسان، وقسمات وجهه عنصراً مهما في التفاعل، ورسالة لا غنى عنها للإذن بالاندماج أو عدمه.

عن أبي هريرة – رضي الله عنه – أن رسول الله ﷺ قال: «إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم، ولكن يسعهم منكم بسط الوجه وحسن الخلق».

وعن أبي ذر – رضي الله عنه – قال: قال رسول الله ﷺ: «تبسمك في وجه أخيك لك صدقة» [رواه أحمد والترمذى].

وعن جابر بن عبد الله – رضي الله عنه – قال: قال رسول الله

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كُلُّ مَعْرُوفٍ صَدْقَةٌ، وَإِنْ مِنْ الْمَعْرُوفِ إِلَّا تَلَقَّى أَخْحَاكَ وَوَجْهَكَ إِلَيْهِ مُنْبَسِطٌ، وَإِنْ تَصْبِحْ مِنْ دَلُوكٍ فِي إِنَاءِ جَارِكَ». [رواه أَحْمَد].

وقد عاتب الله نبيه عندما تلهى عن عبد الله بن أم مكتوم، وأعرض عنه، وكان قد جاء ليتعلم من الرسول ﷺ أمر دينه، وما كان لهذه الحادثة أن تمر دون تنبية ملفت واضح – في فواتح سورة عبس – يستفيد منه الرسول ﷺ والمربيون من بعده.

قال تعالى:

﴿عَبْسَ وَتَوَلََّيْ \* أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى \* وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَرَكَى \*  
أَوْ يَذَّكَّرُ فَتَتَفَعَّهُ الذِّكْرَى \* أَمَّا مَنْ اسْتَغْنَى \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى \*  
وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَرَكَى \* وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى \* وَهُوَ يَخْشَى \*  
فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَّى \* كَلَّا إِنَّهَا تَذَكِّرَةٌ﴾ [عبس: ١١-١].

### ٣- السلوك التعاملية العادي:

ويتعلق بطريق الفرد المعتادة في التعامل وأسلوبه المتبع عند الاحتكاك بالآخرين من حيث الأمر والنهي والتوجيه والتكليف، والنصح والتعليم، ومن حيث مدى مراعاة اختلاف الأحوال والقدرات والإمكانات.

فالفرد إذا اعتاد أن يكون سهلاً ميسراً، ورفيقاً شفيفاً، وإذا لمح فيه الناس الميل إلى اليسير والسماحة، وكان دائماً يختار الطريق الأرفق والبديل الأحسن، ولو على حساب نفسه، أحبه الناس، وتقربوا إليه، وتفاعلوا معه، وشاركونه مشاعره، بل ربما صار العدو

وليها حميمًا بسبب هذا التعامل.

قال تعالى:

﴿وَمَنْ أَحْسَنْ قَوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* وَلَا تَسْتُوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي يَبْيَنُكَ وَبَيْنَهُ عَدَاؤُهُ كَانَهُ وَلَيْ حَمِيمٌ﴾ [فصلت: ٣٣-٣٤].

وكان رسول الله ﷺ كذلك، فقد اعتاد التيسير والسماحة، وكان رفيقاً شفيراً، سهلاً ليناً، حسن التعامل، يرأف بالناس، ويبتغي التيسير عليهم، ويختار الأرفع بهم.

عن عائشة - رضي الله عنها - قالت:

«ما خير رسول الله ﷺ بين أمرين قط إلا أخذ أيسرهما، ما لم يكن إلهاً، فإن كان إلهاً كان أبعد الناس منه، وما انتقم رسول الله ﷺ لنفسه في شيء قط إلا أن تنتهك حرمة الله، فينتقم بها الله» [متفق عليه].

وكان رسول الله ﷺ يدعو لاتخاذ هذا الأسلوب، والاعتياض عليه في دعوة الناس، وتربيتهم، ومعالجة قضيائهم، وفي توجيههم والتعامل معهم.

وعن أبي موسى ومعاذ بن جبل - رضي الله عنهما: لما بعثهما الرسول ﷺ قال لهما: «يسرا ولا تعسرا، وبشرا ولا تنفرا، وتطاوعا ولا تختلفا» [رواه أحمد].

#### ٤- السلوك التكميلي (الترفيه والدعابة والمزاح):

ويتعلق بكماليات السلوك وملطفاته، حيث يتخذ من أساليب الترفيه وأنواع الترويح ما يخفف به ثقل التربية وجفافها، وقسوة البيئة العلمية والعملية، وجديتها. ومن ذلك الدعابة والممازحة بين الحين والحين، والملاطفة والتورية في الحديث على سبيل الألغاز والمعاتبة والتعليق دون جرح للمشاعر، والملاءبة بما لا يذهب الهيبة، ولا يغلب على المربi.

ولابد من مراعاة الناس في هذا، ومدى حاجتهم إليه فالحاجة إليه عند الحديث إلى الصغار أكثر من الكبار، وإلى العامة أكثر من الخاصة، وإلى المبتدئين أكثر من المتمكنين، والكل يحتاج ذلك بقدر.

وقد كان رسول الله ﷺ نموذجاً في سلوكه في هذا الجانب كما كان في غيره. وإليك بعض الأمثلة:

عن أبي هريرة: رضي الله عنه قال: «قالوا يا رسول الله: إنك تداعبنا؟ قال: إني لا أقول إلا حقاً» [رواه الترمذى].

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه: أن النبي ﷺ قال له: «يا ذا الأذنين» قال أبوأسامة من رواة الحديث – إنما يعني به أن يمازحه. [رواه الترمذى].

وعن أنس – رضي الله عنه: أن رجلاً استحمل رسول الله ﷺ قال: «إني حاملك على ولد ناقة». فقال: يا رسول الله ما أصنع بولد الناقه؟ فقال رسول الله ﷺ: «وهل تلد الإبل إلا النوق؟» [رواه الترمذى].

وعن محمود بن الربيع - رضي الله عنه - قال: «إني لأعقل مجدها رسول الله ﷺ في وجهي، وأنا ابن خمس سنين من دلو» [رواه البخاري].

وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - إن النبي ﷺ كان يدخل على أم سليم، ولهابن من أبي طلحة، يكنى أباً عميراً، وكان يمازحه، فدخل عليه فرآه حزيناً فقال: «مالي أرى أباً عميراً حزيناً فقالوا: مات نفره الذي كان يلعب به، قال: فجعل يقول: أبا عميراً ما فعل النغير» [متفق عليه].

وختاماً، فإن ما أشرنا إليه إنما يمثل بعض الركائز والمبادئ التربوية التي يحتاج إليها المربi، وهو يقوم بخير عمل، ألا وهو عمل الدعوة والتركية وبناء الأجيال والتي هي وظيفة الأنبياء والرسل قال - تعالى - عن رسول الله ﷺ: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّبُهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ [الجمعة: ٢]

وفق الله الدعاة والمربيين وجميع العاملين للإسلام لما يحبه ويرضاه، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

عبد العزيز بن محمد النغيمشي

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية